
 

 

COLLOQUE DOCTORANTS – 15-16 juin 2026 

UR Confluence : Science et Humanités (EA 1598) 
Université Catholique de Lyon 

 

Fraternité et liminalité. Réflexions contemporaines  
sur la perception de l’autre 

 

Mot clés : Dignité, solidarité, altérité, invisibilisation, violence, pouvoir, interreligieux, dialogue, 
perceptions 

 

Argumentaire 

 

En 2024, les doctorants de l’unité de recherche CONFLUENCE : Science et Humanités (EA 1598) 
plaçaient leur colloque biennal sous le thème de la relation, concept-clé pour une révolution 
civilisationnelle (Lestang, 2025). La richesse des interventions et la variété des champs ouverts 
laissaient présager d’une suite, que l’édition 2026 propose sous le thème : « Fraternité et liminalité. 
Réflexions contemporaines sur la perception de l’autre ». Qui donc est cet autre, et pourquoi est-il 
ainsi envisagé, voire dévisagé ? Quels mécanismes sont à l’œuvre dans les différents rapports 
établis avec lui, qu’ils soient cognitifs, socio-politiques, économiques, métaphysiques, etc. ? 
Parlant de L’expulsion de l’autre (Han, 2020) par exemple, Byung-Chul Han décrit une société 
contemporaine esquivant le face-à-face avec l’altérité. L’autre ainsi expulsé, rendu invisible, est 
rejeté, réduit aux catégories abstraites du migrant, du clandestin, de l’indésirable, ou dominé, 
contrôlé, classé. La violence de ces situations est aussi insidieuse que radicale.  

S’interrogeant sur ce qui rend l’autre indésirable, Didier Fassin décèle une construction sociale et 
politique, liée à la perception de l’altérité comme menace (Fassin, 2022). Il s’agit comme 
d’une peine infligée sans jugement, sans possibilité de défense préalable. Le cadre global dénote 
du droit et de la politique, et donc de la force rationnalisée et légalisée, dont l’État est constitutif. 
L’on pense naturellement au monopole étatique de la violence dite légitime (Weber, 1959), ou à la 
violence symbolique chez Bourdieu (Genêt, 2014). De fait, l’État dispose du droit d’exclure, de 
déporter, de contrôler les corps via des lois et politiques, et il est douteux qu’il prenne le temps de 
réfléchir sur ses présupposés. De nombreux travaux (Cavanaugh, 2009, Katchekpele, 2016) ont 
ainsi mis en lumière que les prisons et les frontières sont, en tant que lieux de définition par 
excellence du pouvoir d’État, des espaces de légitimation de la violence, d’enfermement, de 
refoulement, de tri humain (Sloterdijk, 2000).  Ils dévoilent une altérité contrôlée, contenue, servant 
les institutions de la puissance. Ces considérations renvoient aussi à des formes 
de sacralisation de l’espace : le pur séparé de l’impur, l’intérieur de l’extérieur.  



Fraternité et liminalité. Réflexions contemporaines sur la perception de l’autre - 15-16 juin 2026 

2 

 

On rejoint ici l’imaginaire de l’Ailleurs en tant que « composante géographique de l’altérité », 
incluant les représentations liées au dépaysement (où l’altérité peut prendre la forme de l’émotion 
via le sentiment d’étrangeté ou la saudade), à l’inconnu (avec des connotations tantôt négatives 
liées à la méfiance et à la peur, par exemple ; tantôt positives comme celles liées à l’espoir et les 
promesses de tous les possibles, ou celles portées par le mythe de l’Eldorado, par exemple). 
L’Ailleurs peut donc ainsi être perçu comme un lieu-autre mais aussi comme le lieu de l’Autre (Levy, 
2013). L’accueil de l’autre supposant la possibilité d’un réaménagement, et donc une malléabilité 
et une plasticité de l’espace symbolique et politique, il n’est pas étonnant qu’il bénéficie d’un 
enthousiasme relatif de la part d’institutions dont la fixité est constitutive. La raideur des lois 
(Derrida, 1996) transparaît d’ailleurs lors de l’accueil des invisibles, de ce qui dérange, échappe 
(Levinas, 1961). La perception de l’autre croise ici les enjeux éthiques, politiques et existentiels de 
l’hospitalité. 

Ces questions intéressent aussi la réflexion théologique, dont l’actualité ne saurait éluder le thème 
de la diversité et partant de l’altérité religieuse, expressions de la pluralité humaine dans un monde 
marqué par la mondialisation et les migrations. Ce défi intéresse en particulier les théologies 
comparatives et des religions, où la diversité n’est pas réduite à un simple fait sociologique, mais 
perçue comme une richesse fondamentale. Michel Younès voit par exemple dans la diversité 
religieuse une différence irréductible qui structure notre rapport à l’autre (Younes, 2012) ; Francis 
Xavier Clooney présente la théologie comparative comme un outil majeur d’apprentissage qui 
valorise la rencontre et l’enrichissement mutuel à travers la foi d’autrui (Clooney, 2010). Ces 
questions ont été honorées par le magistère du pape François (François, 2019) (en l’occurrence 
l’encyclique Fratelli tutti (François, 2020), et posées comme des lieux de dialogue authentique en 
vue de la paix. Contre l’indifférence qui isole, enferme l’individu dans l’égoïsme et invisibilise l’autre 
devenu innommable, François appelle à une « culture de la rencontre » qui construit des ponts, 
ouvre des fenêtres sur les valeurs de l’autre et abolit les murs des préjugés (François, 2013). Dans 
son analyse de la question migratoire dans le Magistère social de l’Église, Jacques-Benoit Rauscher 
(2024) s’inscrit dans cette matrice, montrant comment le discours des papes révèle une tension 
profonde dans les sociétés modernes entre la crainte et l’accueil de l’autre. Ouvrant de nouveaux 
horizons à la lumière de la théologie morale, il invite lui aussi à réfléchir sur la nécessité de 
construire des ponts plutôt que des murs.  
 

Pour autant, le mur et la frontière participent-ils absolument d’une rationalité de la méfiance et de 
la violence ? Des théoriciens comme Rey (2014), Delsol (2020) ou encore Akotia (2014) insistent 
sur les fonctions ambivalentes de ces notions. Le mur et la frontière délimitent l’espace, ils servent 
à la protection et à la séparation entendues non pas comme hermétisme, mais marqueur 
d’identités. Entre le clos et l’ouvert (Bergson, 1932), les frontières poreuses ici décrites reproduisent 
la qualité des tissus : elles sont des lieux d’apports nourriciers autant que de filtrage, donc des lieux 
de contact et de mise en relation voire en tension. La frontière introduit ainsi une distance dans la 



Fraternité et liminalité. Réflexions contemporaines sur la perception de l’autre - 15-16 juin 2026 

3 

 

proximité ; et vice-versa : l’imaginaire, reposant sur le mythe, se fait souvent l’écho de paradoxes. 
Elle est en tant que telle un entre-deux, un metaxu (Gabellieri, 2021). Le mur, dans un tel contexte 
orienterait l’imaginaire non plus vers l’espace de repli, mais vers la condition matérielle de 
l’ouverture à une autre réalité. Il serait un pont. Simone Weil, méditant sur le miracle grec (Renan), 
écrivait à ce sujet : « La Grèce n’a travaillé qu’à construire des ponts. Toute sa civilisation en est 
faite (…). Nous avons hérité de ces ponts. Nous en avons beaucoup surélevé l’architecture. Mais 
nous croyons maintenant qu’ils sont faits pour y habiter. Nous ne savons pas qu’ils sont là pour 
qu’on y passe ; nous ignorons, si l’on y passait, qui l’on trouverait de l’autre côté » (Weil, 1940) . 
Peut-être est-ce là, de l’autre-côté, que se trouve l’autre véritable, tel que l’on ne l’a peut-être jamais 
rencontré. 
 

1- Axe philosophique : l’altérité  

 

La philosophie occidentale a souvent pensé les catégories comme des pôles contraires voire 
antagonistes. Héritière des pensées du concept et du système, elle était amenée à figer le réel, 
empêchant par là-même la rencontre de l’altérité. À cette aune, le mur, la frontière ou la barrière 
maintenaient l’Autre à distance, réaffirmant une séparation qui ne s’est souvent estompée que sous 
la forme de l'envahissement et de l’asservissement impérialiste ou colonial.  
Si l’idée de synthèse, qui participe à bien des égards du modèle d’absorption de la diversité, a 
parfois été évoquée comme une tentative d’intégration de l’altérité, la redécouverte de « l’entre » et 
des limites, en tant que milieux de rencontre, ouvre de nouveaux champs d'exploration pour un 
regard éthique de et sur l’Autre. Il en est de même des pensées contemporaines de la polarité, 
souhaitant dépasser le dualisme pour accéder à des catégories relationnelles. Ces ressources 
intéressent la philosophie contemporaine, pour laquelle la rencontre demeure encore à l’horizon. 
Celle-ci devra alors se positionner quant aux oppositions et contradictions, à envisager comme des 
lieux de séparation ou comme l’expression de polarités, de la pensée et du réel.  Il y a là un chemin 
pour repenser le rapport à l’altérité dans la pensée contemporaine. 
 

2- Axe théologique : fraternité 

 

En théologie, la question de la fraternité, de l’altérité, du dialogue et de la rencontre apparait comme 
question fondamentale. Le terme frère apparait plus de mille fois dans les Écritures. L’altérité se 
présente comme un fil conducteur dans la pensée chrétienne malgré les tensions dans les lectures 
et les attitudes diverses à travers l’histoire. Dans notre époque contemporaine, surtout avec son 
encyclique Fratelli Tutti, le pape François replace la fraternité, le dialogue et la rencontre au centre 
de la réflexion théologique et de l’agir humain dans un contexte marqué par la « mondialisation de 
l’indifférence ». En outre, et surtout avec Nostra Aetate, déclaration du concile Vatican II (1962-



Fraternité et liminalité. Réflexions contemporaines sur la perception de l’autre - 15-16 juin 2026 

4 

 

1965) sur les relations de l’Église catholique avec les religions non chrétiennes, la rencontre et le 
dialogue interreligieux deviennent une piste inévitable pour la théologie chrétienne contemporaine. 

 

3- Axe socio-politique : du devenir des frontières  
 

Les frontières ne cessent de se multiplier dans le monde contemporain. Elles ne sont pas seulement 
terrestres, visibles, architecturales. Invisibles, elles se révèlent être des limites raciales, ethniques 
ou religieuses. L’on assiste également à la disparition du sens « moral » de la frontière, entendue 
comme autolimitation, retenue, mesure, au profit de celui fixé par l’État moderne où l’autre est le 
plus souvent assimilé à l’ennemi (hostis), bien plus qu’à l’hôte (hospes). Or, en pensant la liminalité 
selon la dimension de la peur, le champ politique (au sens large) met l’altérité en récit en la 
traduisant en termes de polarisation entre des visions du monde dites irréconciliables. L’Autre est 
alors stigmatisé, méprisé voire maltraité, et subit des actes et des discours de haine et de rejet. 
L’Autre-ennemi devient, un peu partout et à des échelles diverses, le bouc-émissaire d’une altérité 
qui, perçue comme menaçante, conduit au repli identitaire. Serait-on pour autant face à la 
disparition de la figure de l’Autre-hôte dans le discours politique et médiatique contemporain ? 
L’altérité mènerait-elle nécessairement au conflit ? Et si au contraire, saisir les représentations de 
l’Autre dans le discours (socio/géo)-politique et plus largement dans les récits était susceptible 
d’ouvrir la voie vers le rapprochement ? (Chareaudeau, 2014, 2023)  

 

Bibliographie indicative 

• Amilhat-Szary, Anne-Laure, Qu’est-ce qu’une frontière aujourd’hui… et demain ?, Paris, PUF, 2024. 
• Akotia, Benjamin, Le buisson que le feu ne brûle pas, Abidjan, Éditions de l'UCAO, 2014. 
• Bergson, Henri, Les Deux Sources de la morale et de la religion, Paris, PUF, 1932/2013. 
• Cavanaugh, William, Torture et Eucharistie, Paris, Ad Solem & Cerf, 2009. 
• Chareaudeau, Patrick, Le discours politique. Les masques du pouvoir, Limoges, Lambert-Lucas, 

2014. 
• Chareaudeau, Patrick, Le sujet parlant en sciences du langage. Contraintes et libertés. Une 

perspective interdisciplinaire, Limoges, Lambert-Lucas, 2023. 
• Clooney, Francis Xavier, Comparative theology: deep learning across religious borders, Oxford, 

Blackwell Publishing, 2010. 

• Delsol, Chantal, Le crépuscule de l’universel, Paris, Cerf, 2020. 

• Derrida, Jacques, Hospitalité (1996), Paris, Seuil, 2021. 
• Fassin, Didier, Vies invisibles, morts indicibles, Paris, Collège de France, 2022. 
• François, Ahmad al-Tayyeb, Document sur la fraternité humaine pour la paix mondiale et la 

coexistence commune, Abu Dhabi, 04 février 2019.  
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/travels/2019/outside/documents/papa-
francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html 

• François, Fratelli tutti, Lettre encyclique sur la fraternité et l’amitié sociale, Assise, 03 octobre, 
2020.  

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


Fraternité et liminalité. Réflexions contemporaines sur la perception de l’autre - 15-16 juin 2026 

5 

 

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html 

• François, Homélie du pape François lors de sa visite à Lampedusa, 8 juillet 2013. 
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2013/documents/papa-
francesco_20130708_omelia-lampedusa.html 

• Gabellieri, Emmanuel, « L’idée de métaxologie ». Transversalités, 2021/2 n° 157, 2021. p.135-152.  
• Genêt, Jean-Philippe. « À propos de Pierre Bourdieu et de la genèse de l'État moderne ». Actes de 

la recherche en sciences sociales, 2014/1 N° 201-202, 2014, p. 98-105. 
• Han, Byung-Chul, L'expulsion de l'autre : Société, perception et communication contemporaines, trad. 

de l’allemand par O. Mannoni, PUF, 2020. 

• Katchekpele, Léonard Amossou, Les enjeux politiques de l’Église en Afrique. Contribution à une 
théologie du politique, Paris, Cerf, 2016. 

• Lestang, François (dir.), In-évidence de la relation ? Personnes, réseaux, ressources, Paris, Vrin, 

2025.  

• Levinas, Emmanuel, Totalité et infini (1961), Paris, Librairie Générale Française, 2021. 
• Lévy, Jacques - Lussault, Michel (dir.), Dictionnaire de la géographie et de l’espace des sociétés, 

Paris, Belin, 2013. 
• Louguet, Isabelle, « Le mur comme symbole », La chaîne d’union, 2014/3 N° 69, 2014, p. 78-83. 
• Mostfa, Ali (dir.), Discours et stratégies d’altérité. Regards et analyses croisés, Paris, L’Harmattan, 

2021. 
• Rauscher, Jacques-Benoit, Les frontières d’un discours. Les papes et l’accueil de l’étranger, Paris, 

Cerf, 2024. 
• Rey, Olivier, Une question de taille, Paris, Stock, 2014. 
• Simmel, Georg, « Pont et porte » tr. par Sabine Cornille et Philippe Ivernel, dans Simmel, Georg, La 

Tragédie de la culture, Paris, Rivages, 1988. 
• Sloterdijk, Peter, Règles pour le parc humain (2000) Paris, Mille et une Nuits, 2010. 
• Weber, Max, Le savant et le politique (1959), Paris, Plon, 1959. 
• Weil, Simone, L’Iliade ou le poème de la force (1940), Paris, Payot & Rivages, 2021. 
• Younès, Michel, Pour une théologie chrétienne des religions, Paris, Desclée de Brouwer, 2012. 
• Wunenburger, Jean-Jacques, « Imaginaires des frontières : symbolique de l’entre-deux », Esprit 

critique, vol. 33-1, mai 2023. 
 

  

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130708_omelia-lampedusa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130708_omelia-lampedusa.html
https://espritcritique.hypotheses.org/3304
https://espritcritique.hypotheses.org/3304


Fraternité et liminalité. Réflexions contemporaines sur la perception de l’autre - 15-16 juin 2026 

6 

 

Format des propositions et dates de soumission  

Les propositions de communication devront être envoyées en format Word comportant le nom, le 
prénom, le rattachement institutionnel, le titre de la communication, les coordonnées de l’auteur 
(adresse e-mail) et un résumé d’environ 300 mots en français (document Word ou Open Office, 
Times New Roman 12, interligne 1,5). 
 

Les communications s’effectueront en français et elles auront une durée de 20 minutes de 
présentation et 10 minutes d’échange. 
 

Les communications inédites seront susceptibles de faire l’objet d’une publication. 
 

Adresser à : colloquecd26@univ-catholyon.fr 
 

Date limite : 15 février 2026 

 

Réponse du comité scientifique : 28 février 2026 

 

Le colloque aura lieu en présentiel uniquement. 
 

Membres du comité scientifique 

François Lestang (Professeur, Faculté de théologie - UCLy), Anda Fournel (Ingénieure de recherche, 
UR Confluence : Sciences et Humanités - UCLy), Émilie Tardivel (Maître de conférences, Faculté de 
théologie catholique - Université de Strasbourg), Maria-Laura Moreno-Sainz (Maître de 
conférences, responsable du Groupe de recherche (3) « Culture(s), langue, imaginaires » de l’UR 
Confluence : Sciences et Humanités - UCLy), Joseph Kokou Mawué-Yram Laba (Doctorant en 
philosophie, UCLy), Jad Moufarrej (Doctorant en théologie, UCLy), João Paulo Batista (Doctorant 
en théologie, UCLy), Lorenza Zucchi (Doctorante en philosophie, UCLy). 
 

Membres du comité d’organisation :  
François Lestang, Najate Dagron, Joseph Kokou Mawué-Yram Laba, Jad Moufarrej, João Paulo 
Batista, Lorenza Zucchi.  
   
Lieu  
Université Catholique de Lyon, 10 place des Archives, 69002 Lyon (France) 
 

Format de l'évènement 
Événement uniquement sur site 

 

Dates 

15-16 Juin 2026 

 

Contact 
Comité d'organisation du colloque doctoral UCLy 2026  
courriel :  colloquecd26@univ-catholyon.fr  

mailto:colloquecd26@univ-catholyon.fr

